Abschied von Gott

Eine Suche nach Hoffnung in der Zeit des Untergangs

Johanna Gry Masche-No, im November und Dezember 2018
Aus dem Schwedischen libersetzt von der Autorin

Hintergrund

Ich kam als Erwachsener zum Glauben, vor ungefahr zwanzig Jahren. Es geschah durch eine
streng katholische Familie, dass ich begann, die Sonntagsmessen zu besuchen, und dort eine
Ruhe erlebte, die mich von der Hektik des Alltags weg- und zu den wichtigen Fragen des
Lebens hinfiihrte. Der nachste Schritt bestand darin, dass ich einsah, dass die Moral der Bibel
nicht dazu diente, einzuengen und das Leben sauer zu machen, wie ich frither geglaubt hatte,
sondern dazu, einen Weg aufzuzeigen, damit das Leben gut wird. Allmahlich begann ich, an
einen Gott zu glauben, der es mit uns Menschen gut meint und uns hilft, ein positives Leben
zu leben. Ich erinnerte mich auch daran, dass ich im Jahr zuvor, auf einer Urlaubsreise durch
Portugal und an einer Stelle, die sinnigerweise ,Ponta da Piedade” hief3, einen spontanen
Gedanken gehabt hatte, dass ich nach meinem Tod dorthin gebracht werden und meine
Asche im Meer ausgestreut haben wollte. Ohne Glauben an etwas jenseits dieses irdischen
Lebens hatte dieser Gedanke keinen Sinn ergeben, aber nun, mit Glauben, wurde er beinahe
zu einer Prophezeiung von Gottes Existenz.

Allmahlich sah ich ein, dass mich die katholische Variante des christlichen Glaubens nicht
uberzeugte: der Papst, die katholische Sexualmoral, dass nach dem Katechismus die Wehr-
pflicht bejaht wird und dass man verpflichtet ist, an Maria Himmelfahrt zu glauben. Ich pro-
bierte deshalb die evangelische Kirche aus, in der ich am 16.11.1997 getauft wurde. Kurz da-
nach kam ich mit meiner spateren Frau zusammen, die ich in dieser Kirche kennengelernt
hatte — ein zusatzlicher Beweis dafir, dass ich das Richtige gefunden hatte und nun sogar
meine Frau als Geschenk von Gott bekam. Seitdem sind wir beide in den Gemeinden an
unseren jeweiligen Wohnorten sehr aktiv gewesen, haben an Gesprachsgruppen teilgenom-
men oder diese bei Bedarf selbst gegriindet, haben im Chor gesungen oder sogar einen Chor
geleitet, waren Gottesdiensthelferinnen, haben zum Kaffee nach dem Gottesdienst gebacken
und regelmaflig die Sonntagsgottesdienste besucht. Wir lesen jeden Morgen in der Bibel, und
ich habe mich fir meinen liberalen Glauben engagiert, sogar zwei Romane mit stark theolo-
gischem Bezug geschrieben.?

Die Probleme fingen an, als unsere leitende Pfarrerin mehrere Male vertrauliche Informa-
tion weiterleitete und der Vertretungspfarrer mich unbegriindet und schriftlich der tblen
Nachrede bezichtigte. Mit der Zeit fiihrte dies dazu, dass ich beide beim Domkapitel anzeigte,
aber obwohl die leitende Pfarrerin ganz offensichtlich unwahre Angaben machte, fiihrte die
Anzeige zu nichts. Ich bin sehr enttauscht von der unzureichenden Ubernahme von Verant-
wortung seitens des Domkapitels und des Bischofs. Die Ereignisse veranlassten den Kirchen-
vorstand, mich zunachst als Problem fiir das Arbeitsklima zu brandmarken, nicht auf Briefe
zu antworten und mich schliefilich per Aushang als jemanden zur Schau zu stellen, der man
nicht vertrauen konne, und mich als Gottesdiensthelferin herauszuwerfen, ohne dass ich
auch nur die Gelegenheit gehabt hatte, mein Verhalten zu erklaren. Meine Frau und ich tra-
ten dann aus Protest aus der Kirche aus. Die Regeln der Kirche machen es unméglich, in

! Dieser Aufsatz wire ohne die engagierte Hilfe von mehreren Personen nicht moglich gewesen, darunter so-
wohl Christen als auch Atheisten. Um nicht den Inhalt vertraulicher Gesprache oder E-Mails preiszugeben,
miissen diese leider anonym verbleiben, aber auch wenn sie nicht namentlich genannt werden, so werden sie
fiir immer in meinem Herzen verbleiben.

2 Jensen, J. (2016). Pa okdnd vdg [Auf unbekanntem Weg]. Kristianstad: Vingars forlag. / Jensen, J. (2018). Mér-
darens dotter [Des Morders Tochter]. Kristianstad: Vingars forlag.

1



einer anderen Gemeinde Mitglieder zu werden, und auch wenn wir anderswo aktiv wurden,
so war es uns doch verwehrt, dort Mitglieder zu werden. In unserer urspriinglichen Gemeinde
hat man uibrigens spater grole Summen bezahlt, um die leitende Pfarrerin loszuwerden. Der
Vertretungspfarrer und iiberhaupt beinahe das gesamte Personal haben schon vor langem
ihre Arbeitsverhéaltnisse beendet.

Ich bekam auch Auftrittsverbot in der Kirche in Ahus, wo ich eigentlich hitte singen und
von meinem Weg dahin erzahlen hatte sollen, mich als Transgender zu identifizieren. Der
Grund hierfiir war mein Roman ,Auf unbekanntem Weg®, zu dessen Inhalt eine Angestellte
ganz falsche Angaben machte, und als ich darauf hinwies, dass diese falsch waren, verwies
sie auf den leitenden Pfarrer, der auch meinte, es konne dem Ansehen der Gemeinde scha-
den, wenn die Autorin des Buches auftrate. Das hat mich auch sehr verletzt. Im Roman ,,Des
Mérders Tochter® habe ich geschrieben, als was ich den Pfarrer ansehe. Die Angestellte, der
es nicht einmal gelang, ihre Kritik ordentlich zu formulieren, befand ich nicht wert, tber-
haupt im Buch erwahnt zu werden.

Uber diese niederschmetternden Erlebnisse im Namen der Kirche hinaus und die nagende
Tatsache, nicht richtig unserer neuen Gemeinde zugehdren zu diirfen, wurde ich auch chro-
nisch mit den Gottesdiensten unzufrieden, vor allem den Messen in der Dreifaltigkeitskirche,
einem unfreundlichen Prachtbau eines machtgierigen Konigs. Die Messen erstrecken sich
nicht selten iiber einundeinhalb Stunden, mit massenweise schlechtklingenden liturgischen
Gesangen und in der Regel sinnlosen Predigten, pompdsen Prozessionen mit Kreuz und Lich-
tern, bei denen oft einer der Lichttrager, der auch bei der Abendmahlsausgabe beteiligt ist,
fur seine rechtsextremen Veroffentlichungen bekannt ist, wie zum Beispiel, dass alle Terro-
risten Muslime seien oder die deutschen Nazis eine linksgerichtete Partei gewesen seien. Was
mich auflerdem verbliifft ist die Naivitat des Kirchenvolkes: Glaubige, die sich begeistert zu
Predigten ohne Inhalt auflern, Menschen die meinen, der Glaube sei fiir sie auflerst wichtig,
aber nichts in der Bibel finden, offenbar also nie in der Schrift lesen, die sie dariiber aufklaren
sollte, an was sie eigentlich glauben. Einmal stellte ich einem Mann von Uber achtzig Jahren,
der wéahrend vieler Jahre eine Bibelgesprachsgruppe geleitet hatte, die nach meiner Meinung
sehr naheliegende Frage, warum der Evangelist betont, dass die Wunder Jesu geheim gehal-
ten werden sollten. Der Mann hatte sich niemals diese Frage gestellt. Ich habe dann selbst
ausgetiiftelt, dass es so sein muss, dass Jesus erst durch den Kreuzestod und die Auferstehung
zum Messias wird und die Wunder daher ,vor ihrer Zeit“ geschehen sind. Wie ist es moglich,
dass man wahrend Jahrzehnten im Glauben aktiv ist, ohne jemals iiber die Bedeutung der
biblischen Erzahlungen nachzudenken? Das ist fiir mich vollkommen unbegreiflich, und ich
als denkender Mensch habe mich oft inmitten dieser allgemeinen Naivitat vollkommen
fremd gefuihlt. Es gibt Ausnahmen, etwa zwei von zehn Pfarrern in der Gemeinde halten
Predigten, die anzuhoren sich lohnt.

Aber was mich am meisten beeinflusst hat, das war die Einsicht, dass das Massenausster-
ben begonnen hat, das auf Dauer die Menschheit ausloschen wird. Liest man die Nachrich-
ten, so ist dies eine offenbare Tatsache. Im Schlusskapitel von ,Des Mérders Tochter® habe
ich die Belege gesammelt, die Anfang 2018 zuganglich waren; seitdem hatten wir eine Re-
korddirre, Plastik im Meer, den Tod der Korallenriffe und die Einsicht, dass das Zwei-Grad-
Ziel fur die Erderwarmung wahrscheinlich nicht ausreichen wird, wahrend die Anstrengun-
gen, dieses Ziel zu erreichen, vollkommen unzureichend sind. Alles das stitzt meine Argu-
mentation. In diesen Tagen habe ich gelesen, dass der rekordhohe Kohlendioxidgehalt der
Luft auch zur Versauerung der Meere fiihrt, die wiederum zum Planktontod fiihrt und damit
dazu, dass die Sauerstoffproduktion ausbleibt — ein weiterer Faktor, der unausweichlich zum
Massenaussterben fithrt und zum Untergang der Menschbheit.

Wie ich schon in ,Des Mérders Tochter geschrieben habe, erschiittert dies den Glauben.
Gott ist der Gott der Lebenden. Wenn niemand lebt, wie kann es Gott geben? Die Aussicht
auf ein Himmelreich oder ein neues, himmlisches Jerusalem ist fiir mich keine iiberzeugende

2



Losung dieses Problems. Dass Gott seine Schopfung und den Bund, den man sehen kann, im
Stich lasst, macht es nicht glaubwiirdig, darauf zu hoffen, dass der Bund auf eine Weise er-
fullt werden wird, die (noch) nicht zu sehen ist.

Einen guten, allmachtigen Gott gibt es erwiesenermafien nicht

Oft habe ich gehort, dass Gottes Existenz weder zu beweisen noch zu widerlegen sei, und ich
habe dies geglaubt. Aber als ich mich dazu entschloss, diesen kleinen Aufsatz zu schreiben,
erschien es mir, als ob dies nicht stimme, sondern dass es vielleicht moglich sei, Gottes Exis-
tenz zu widerlegen, oder, genauer gesagt, zu widerlegen, dass es einen liebevollen, allmach-
tigen Gott gibt. Weil Gedanken starker geordnet erscheinen konnen, so lange sie nur im Kopf
sind, als wenn man sie tatsachlich niederlegt, entschloss ich mich dazu, genau dies zu tun:
aufzuschreiben, was ich dachte, und die Argumentation geradlinig zu Ende zu denken. Als
ich anfing zu schreiben, war es trotzdem meine Hoffnung, dass entweder ich selbst oder einer
der Experten, mit denen ich meine Schrift teilte, irgendeinen entscheidenden Fehler darin
finden wiirde, sodass ich zum Glauben zuriickkehren konnte. Wir werden sehen, wie dies
ausgeht! Dieser zweite Abschnitt besteht zum grofiten Teil aus diesen frithen kritischen Ge-
danken. Teile meiner Uberlegungen sind bereits mehr ausfiihrlich in ,Des Mérders Tochter®
zu finden, in dem, was ich ,,Zeugnis des Zweifels“ genannt habe (s. 251-253), und im Schluss-
kapitel. AuBBerdem bekam ich Inspiration durch ein Buch von Alice Miller (19913). Im darauf-
folgenden, dritten Abschnitt werde ich meine Uberlegungen kritisch hinterfragen. Diesen
dritten Abschnitt habe ich mehrere Male umgeschrieben, wahrend sich mein Standpunkt
weiterentwickelte.

Wann hat der Krieg in Syrien angefangen? Ich habe die Ubersicht iiber alle Jahre der
Gewalt verloren und liber meine Gebete um Frieden fiir die Menschen dort, dafiir, dass sie
ohne Angst und in der Gewissheit leben kénnen, Nahrung und medizinische Versorgung zu
erhalten. Aber Gott hat diese Gebete nicht erhort, Jahr fiir Jahr. Wesentlich weniger im Fokus
der Medien ist Jemen, auch dies ein biirgerkriegszerstortes Land, in dem unvorstellbarer Hun-
ger Menschenleben in grofier Zahl dahinrafft. Aber was ich in diesen Tagen gelesen habe ist
so furchterlich, dass es allen Verstand tibersteigt: Normalerweise wiirde die Zahl der Neuge-
borenen in einer Situation von Hungersnot und Lebensgefahr stark zuriickgehen und sich die
Bevolkerung verringern. Stattdessen haben Jemen und andere Lander wie Afghanistan einen
Bevolkerungsanstieg. Wie ist dies zu erklaren? Die Antwort ist, dass Madchen und Frauen in
solchen Massen vergewaltigt werden, dass dies zu einer Bevolkerungserhéhung fiihrt, im Ge-
gensatz zu dem, was in einem Land mit Mangel und Hunger zu erwarten ware. Eine solche
Holle passt nicht mit dem Glauben an einen liebevollen Gott zusammen. Ein solcher Gott
wiirde eingreifen und seine geliebten Kinder schiitzen.

Ist dies damit zu erklaren, dass die Menschen in Syrien, Afghanistan oder Jemen zum
grofiten Teil keine Christen sind und deshalb nicht von Gott geschiitzt wiirden? Nein, Gott
lasst Moses verkiinden, dass dasselbe Recht fiir Auslander wie fiir die eigene Bevolkerung
gilt (5 Mos 1,16, siehe auch 3 Mos 19,34). Im Neuen Testament gibt es auch die Beispiele von
dem romischen Offizier, dessen Diener geheilt wird oder von der Tochter der samaritischen
Frau, auch wenn die Frau erst gedemdtigt wird, ehe Jesus ihr und der Tochter hilft. Natirlich

3 Miller, A. (1991). Riv tigandets mur: Sanning byggd pa fakta. Stockholm: Wahlstrom & Widstrand. (Original
erschienen 1990: Abbruch der Schweigemauer: Die Wahrheit der Fakten). Ich rate entschieden davon ab, das
Buch ohne gute Kenntnisse der Psychologie zu lesen, weil das Buch auflerst tibertrieben und in dieser Form
nicht empirisch haltbar ist, falsche Behauptungen zu Psychotherapie aufstellt und z. B. Carl Rogers’ gesprachs-
therapeutische Methode und deren theoretische Grundlagen auslasst und zudem auf der Grundlage von Anek-
doten anstatt systematischer Untersuchungen argumentiert.

3



konnte man einwenden, dass die samaritische Frau und der romische Offizier an Gott ge-
glaubt haben und dass die Auslander in Israel nicht nur die gleichen Rechte, sondern auch
die Verpflichtung erhielten, den Bestimmungen des jiidischen Glaubens zu folgen. Rein the-
oretisch ist es also denkbar, dass Muslime und andere nicht in Gottes Liebe eingeschlossen
sind. Aber alle Menschen sind von Gott geschaffen, und es erscheint als unwahrscheinlich,
dass Gott seine eigene Schopfung hassen sollte. Wenn Gottes Liebe an die Bedingung ge-
kniipft ware, dass man in richtiger Weise glauben muss, wahrend man ansonsten Gottes
Hass und Verfolgung ausgesetzt ist, dann wird Gott zu einer Bestie. Das siebenjahrige Mad-
chen in Jemen, die verhungert und vielleicht nicht einmal vom Christentum gehort hat, wie
ist ihr Schicksal mit der Vorstellung von einem liebevollen Gott zu vereinen? Ein Gott, dessen
Liebe sich in Hass verwandeln kann und der es genief}t, jemanden zu Tode zu foltern, nur,
weil man vielleicht seinen Glauben verloren hat, nein, das ist kein liebevoller oder zumindest
gerechter Gott, das ist ein schwer psychopathisch gestorter Gott, gleich einem Kind, das ei-
ner gefangenen Heuschrecke ein Bein nach dem anderen ausreifit.

Eine Variante dieser Uberlegungen besteht darin, dass etwas Gottes Zorn geweckt haben
konnte, und wenn sich der Zorn dann gelegt hat, dann wird Gott auch wieder liebevoll han-
deln. Dass ein allmachtiger Gott eine solch unzureichende Impulskontrolle hat, dass er# von
seinem Zorn Uberwéltigt wird und ohne Riicksicht auf Menschenleben um sich schlagt, das
erscheint jedoch nicht plausibel: Ein allmachtiger Gott kann wohl nicht an einer klinischen
Verhaltensstorung erkrankt sein.

Oder sollte die Vielzahl an Leiden an vielen Stellen der Welt vielleicht ein Teil eines gro-
3eren Heilsplans sein? Neulich wurde ein Vergleich in einem Gottesdienst gezogen, in dem
der Pfarrer D-Day erwéhnte, der Europa die Befreiung gebracht hat, auch wenn er zunachst
zu noch mehr Gewalt und Tod fiir viele gefiihrt hat. Ich glaube nicht an eine solche Erklarung.
Im Neuen Testament begegnet Jesus einzelnen Individuen; auch im Alten Testament ist z. B.
die Rede von Abrahams, Isaks und Jakobs Gott, nicht von einem Gott der Allgemeinheit.
Nein, Gott kimmert sich um den einzelnen Menschen und darum ist es nicht glaubwiirdig,
dass er sich einen feuchten Kehricht um das Schicksal des kleinen jemenitischen Madchens
scheren wiirde, um etwas Grofleres zustande zu bringen. Es gibt nichts Grofieres als sie oder
als einen anderen Menschen. Die D-Day-Logik ist im grofiten Maf3e zynisch.

Eine Variante dieses Arguments ist die Apokalypse: Wir lesen in der Offenbarung und
anderswo von schweren Zeiten der Priifung, bis Gott schliefilich diejenigen belohnt, die aus-
gehalten haben, und alle ihre Tranen abwischt. Aber das Elend in z. B. Jemen ist so ungeheuer
extrem; wenn Gott auf keine bessere Idee kommt, unsere Befreiung zu organisieren, dann
kann ich nur sagen, nein danke zu einem solchen Versager von Gott.

Ein weiteres Argument dagegen, dass Gott zuletzt alles gut machen wird, zieht eine Pa-
rallele dazu, dass ein solcher Glaube gleich dem Glauben eines co-abhangigen Familienmit-
glieds ist, dass ein Alkoholiker sein Verhalten andern wiirde. Wenn ein Alkoholiker sein Trin-
ken nicht in den Griff bekommt, so hat es keinen Sinn, Beteuerungen zu glauben, dass ab
morgen alles gut und die betreffende Person die liebevollste sein wird, die man sich vorstellen
kann. Wenn es Gott nicht gelingt, seine Liebe in der Welt zu schenken, die wir sehen konnen,
warum sollten wir uns darauf verlassen, dass es ihm in einer kiinftigen Welt gelingen wird,
die wir noch nicht sehen konnen? Zu einem solchen Glauben gibt es keine Veranlassung.

Oder ist vielleicht Gottes Moral hoher, als wir selbst begreifen, sodass das, was als unge-
rechtfertigtes Leiden erscheint, trotzdem gut ist? Hierfiir konnte sprechen, dass Gott defini-
tionsgemaf grofler als unser Verstand ist und seine Plane deshalb unbegreiflich sind. Aber
wir sind als Gottes Ebenbild geschaffen, die Bibel ist voll ethischer Wegweisung, nicht das

4 Ich verwende das mannliche Pronomen, weil Gott oft mit ,Herr® oder ,Vater® bezeichnet wird. Im Prinzip
spielt es keine Rolle, welches Geschlecht Gott zugeschrieben wird, weil die Argumentation sowieso darauf hin-
auslauft, dass es ihn nicht gibt.



Recht zu beugen, allen das zu Teil werden zu lassen, was sie zum Uberleben benétigen, sogar
das Recht auf einen Ruhetag. Alles das wiirde seinen Sinn verlieren, wenn diese ethischen
Prinzipien nicht fiir Gott galten. Warum diirfen wir dann nicht selbst einander erschlagen?
Das miisste dann ja auch ,gut® sein, zumindest manchmal, wenn es gut sein kann, wenn Gott
dies tut. Nein, es ergibt keinen Sinn, einerseits ethische Prinzipien fiir den Menschen zu pos-
tulieren und andererseits anzunehmen, dass es ethisch sein kann, wenn Gott das Gegenteil
tut. Hochstens konnte man sich denken, dass die Begriindungen sich unterscheiden, warum
man etwas tun oder lassen soll, aber dass Menschen sich umeinander kiimmern sollen, wah-
rend Gott sie foltern und toten soll, das ist absurd.

Ein Ausweg konnte sein, dass Menschen Versuchungen, Folter oder sogar Mord in erzie-
herischer Absicht ausgesetzt sind: ,Denn wen der Herr liebt, den ziichtigt er, wie ein Vater
seinen Sohn, den er gern hat“ (Spriiche 3,12). Das ist eine pervertierte Liebe, die Gewalt be-
inhaltet. Aus gutem Grund gehoren Korperstrafen nicht in die Kindererziehung in Schweden.
Miller (1991) hat das Bild eines Gottes, der behauptet, Liebe durch Gewalt auszudriicken,
scharf kritisiert. Sie vertritt die Auffassung, dass dies dieselbe Perversion widerspiegelt, die
bei den eigenen Eltern erfahren worden ist und die gerechtfertigt wird, indem auch Gott
dieses Verhalten zugeschrieben wird. Vielleicht ist dies so; eine andere Erklarung kdnnte sein,
dass Menschen erleben, dass Furchtbares auch den Rechtfertigen widerfahrt, und so wird
dies als Strafen gedeutet (vgl. Hiob) oder als anderes Handeln mit dem Ziel der Erziehung.
Dies wiirde das Theodizeeproblem beantworten und eine scheinbare Losung auf die Frage
geben, wie man sich die Existenz Gottes denken kann, obwohl er offenbar nicht auf positive
Weise eingreift. Aber dies ist keine Losung: Gewalt passt weder zu Kindererziehung noch zu
einem Glauben an einen liebenden Gott.

Oder will Gott die Selbstverantwortung des Menschen fordern und lasst es deshalb blei-
ben einzugreifen? Zwei Argumente sprechen gegen diese Moglichkeit: (a) Das vergewaltigte
Madchen in Jemen, der altere Diabetiker, der kein Insulin im kriegsgeschittelten Syrien er-
halt, die hatten keine Wahl. Sie leiden, weil andere ihre Verantwortung nicht iibernommen
haben. Was ist der Sinn davon, diejenigen die Folgen furchtbarer Beschliisse erleiden zu las-
sen, die nicht selbst diese Beschliisse gefasst haben? (b) Jeder verantwortliche Elternteil halt
ein dreijahriges Kind auf, das auf eine stark befahrene Strafie laufen will. Den Menschen die
Verantwortung zu lbertragen ergibt keinen Sinn, wenn die Folgen zu extrem werden oder
die Menschheit sogar ausstirbt. Das ist ungefahr, wie einen Massenmord im Irak zu verursa-
chen, um dem Land Demokratie zu schenken. Ja, dafiir danken die ermordeten Personen.

Als letzte Moglichkeit verbleibt, dass Gott die Rolle des Leidenden einnimmt. Jesus ist der
leidende Mensch, der ausgeliefert, verfolgt, gefoltert und getotet wird. Das wird in der Er-
zdhlung des Evangeliums von den Menschen vor Gottes Thron ausgesprochen, die zu héren
bekommen, dass sie Jesus geholfen oder nicht geholfen haben, als sie sich um die niedrigsten
und am schlimmsten betroffenen Mitmenschen gekiimmert oder nicht gekiimmert haben.
Jesus selbst war ganz unten im Zusammenhang mit Passion und Kreuzestod, in dem Mafle,
dass er sich als von Gott getrennt gefiihlt hat. Gott ist also mit den Leidenden. Aber wenn er
nicht hilft, sondern nur gegenwartig ist, dann erfiillt das dieselbe Funktion wie der Teddybar
eines Kindes.

Auf einen Teddygott kann ich verzichten.>

5 Hier wies ein kluger Mensch darauf hin, dass es eine unersetzliche Hilfe darstellen kann, sich in einer ausge-
lieferten Situation zumindest nicht einsam zu fiihlen. Sich angenommen und geliebt zu fithlen kann die Fahig-
keit wecken, Belastungen auszuhalten oder in Schwierigkeiten zu wachsen. Dem muss ich zustimmen. Ich habe
aber zwei Einwénde. Erstens geschieht es viel zu oft und bei zu vielen Menschen, dass eine Gegenwart Gottes
nicht zu spiiren ist. Wahrend ich dies hier schreibe, habe ich zwei mir nahestehende Personen, denen es richtig
schlecht geht, in dem Mafle, dass ich mir Sorgen um ihr Leben mache. Ich glaube nicht, dass diese Gottes
Gegenwart erleben. Ebenso wenig machen die jemenitischen Kinder, die apathisch im Krankenhaus daliegen

5



Gibt es tiberhaupt einen Beweis fiir Gottes Eingreifen? Das fiir den christlichen Glauben
Entscheidendste ist Jesu Kreuzestod und Auferstehung. Auch Paulus schreibt, dass, wenn es
die Auferstehung nicht gibt, dann fallt das ganze Glaubensgeb&ude in sich zusammen, auch
unsere Hoffnung auf Auferstehung (und vielleicht der Gedanke, dass es eine neue Welt geben
kann, wenn wir unsere eigene zerstort haben). Aber warum gibt es keine anderen Quellen fiir
die Auferstehung aufler der Bibel? Warum geschehen Wunder wie, andere vom Tod zu erwe-
cken, nicht auch heutzutage, zum Beispiel Lazarus, der schon begonnen hatte, im Grab zu
verwesen, Petrus Schwiegermutter, der Jiinger, der wahrend der Predigt eingeschlafen und
aus dem Fenster gefallen war? Eine einfache Erklarung kann sein, dass diese Erzahlungen
von Auferweckungen nicht wahr sind.

Schlief3lich ist die Heilsbotschaft als solche der psychischen Gesundheit nicht forderlich.
Dass Jesu Tod am Kreuz unsere Siinden gesiihnt hat bedeutet, dass wir ohne Jesu Tod selbst
hatten sterben miissen. Abgesehen davon, dass ich personlich mir keiner solch abscheulichen
Schuld bewusst bin, so bedeutet dies, dass wir einerseits geliebt sind (sonst hatte Gott nicht
Jesus zur Rettung geschickt), aber doch andererseits wertlos, indem wir unser Leben durch
eine solch schwere Schuld verwirkt haben. Eine solche Doppelbotschaft ist vor langem als
beitragender Faktor fiir schlechte psychische Gesundheit identifiziert worden. Man liebt das
Wertvolle, nicht das Wertlose. Hat Gott Abschaum erschaffen, den er jetzt liebt? Die Bot-
schaft von Jesu Versohnungsopfer passt nicht mit der Annahme eines Gottes zusammen, der
uns einen Glauben schenkt, der aufbaut und unsere psychische Gesundheit fordert. Aber
wenn Gott uns wohlgesonnen ist, dann schafft er einen Glauben, der guttut, nicht einen
Glauben, der schadet. Die Liebesbotschaft ist deshalb nicht vereinbar mit der Botschaft von
einem Gott, der seinen Sohn fiir unsere Stinden opfert.

Zusammengefasst fiihren die unterschiedlichen Erklarungen fiir das Leiden in der Welt
zu Beschreibungen eines Gottes, der psychopathisch, verhaltensgestort, zynisch, ein Versa-
ger, gleich einer siichtigen Person, unethisch, gewalttatig, verantwortungslos oder ein hilflo-
ser Teddygott ist. Alle diese Erklarungen stehen im Widerspruch zu dem Bild eines allméach-
tigen, liebenden Gottes. Behauptungen von Gottes Eingreifen, z. B. Menschen vom Tod er-
weckt zu haben, sind unbestéatigt und liegen rund zweitausend Jahre zuriick. Schlieflich ist
die zentrale christliche Botschaft von zumindest zweifelhaftem Charakter, wenn es um die
Frage geht, inwieweit diese zur psychischen Gesundheit der Glaubenden beitragt — etwas,
das dem Religionsstifter, also Gott, falls es ihn gibt, am Herzen liegen sollte. Alles zusam-
mengenommen kann als Widerlegung der Annahme angesehen werden, dass es einen all-
machtigen, liebenden Gott gibt. Wenn man davon ausgeht, dass es einen solchen Gott gibt,
dann sollten Versprechungen, fir das Wohl des Menschen zu sorgen, erfiillt werden. Aber
die Wirklichkeit ist eine andere. Auch wenn es uns selbst einigermafien gut geht und wir
Schwierigkeiten tiberwunden haben, so spricht dies nicht fiir Gottes Existenz, so lange es das
Elend in der Welt gibt. Eine solche Schlussfolgerung wiirde bedeuten, dass man nur positive
Evidenz gewertet hat, aber die Gegenbeweise ignoriert hat.

Oder habe ich das zu negativ gesehen?

Der Glaube an einen allméachtigen, liebenden Gott wird durch das sich vollziehende Massen-
aussterben widerlegt, das auch den Untergang der Menschheit mit sich fiihren wird. Fiir die,
die diese Entwicklung verleugnen, kann ich auch auf das unvorstellbare Leid in Landern wie

und verhungern, den Eindruck, durch Gottes Gegenwart gerettet zu sein, wie ich neulich in einem Bericht lesen
konnte. Zweitens macht es mich wiitend, dass Gott, der versprochen hat, Berge zu versetzen, wenn man nur
glaubt, in so katastrophaler Weise seine Versprechungen bricht. Gemeinsam zu leiden ist so viel weniger, als
etwas an der Situation zu verandern.



Jemen oder Syrien, Afghanistan oder gewisse Lander stdlich der Sahara verweisen, die An-
lass zu derselben Argumentation geben. Ich habe auch die Lehre von Jesu Kreuzestod und
Auferstehung zuriickgewiesen, weil diese die Gefahr beeintrachtigter psychischer Gesund-
heit beinhaltet, was nicht zu einer Religion als Gabe an die Menschheit passen wiirde. Damit
fallen die wesentlichsten Grundlagen des christlichen Glaubens in sich zusammen.

Ich glaube, dass die Autoren der Bibel, grofler Teile sowohl des Alten als auch des Neuen
Testamentes, einen geschickten Zug gemacht haben, indem sie einen widerspriichlichen, un-
begreiflichen Gott beschrieben haben, der sein eigenes Volk bestraft und sich selbst am Kreuz
totet. Gott auflerdem als jemanden darzustellen, der iiber Kritik erhaben ist und verlangt
geliebt zu werden, bewirkt, dass ich trotz meiner Argumentation eine gewisse Furcht ver-
spiire, ob nicht vielleicht doch etwas Schlimmes passieren konnte, nachdem ich Gott als Ver-
sager und anderes bezeichnet habe. Dieses paradoxe Gottesbild in der Bibel macht es un-
moglich, Gottes Existenz zu widerlegen: Wenn es keinen Beweis fiir seine Liebe gibt, dann
passt dies zum Beispiel zum Bild eines strafenden Gottes. Aber in der Wissenschaft weist
man eine Theorie zuriick, die nicht empirisch getestet werden kann, und man weist auch
Theorien zuriick, die sich selbst widersprechen. Lange habe ich geglaubt, dass der Glaube an
Gott damit vereinbar sei, eine Forscherin zu sein, aber jetzt denke ich, dass er eher eine Art
Gehirnwasche erfordert; und denkt man geradlinig, so ergibt sich eine Argumentation wie
die im vorigen Abschnitt. Gottes Existenz ist unvereinbar mit einer wissenschaftlichen Denk-
weise. Auch wenn ich zunachst, wie gesagt, eine gewisse Furcht verspiirt habe, so empfinde
ich es jetzt als eine Befreiung, mir zu erlauben, alle Zweifel zu Ende zu denken und eine
Perspektive auflerhalb des christlichen Gedankengebaudes einzunehmen.

Aber geht es wirklich, eine Perspektive auflerhalb des Christentums einzunehmen, um
den christlichen Glauben zu bewerten? Ist nicht Gott per Definition grofier als unsere Ver-
nunft, sodass es unmoglich ist, die Stichhaltigkeit des Glaubens zu untersuchen? Doch, ich
halte dafiir, dass dies geht und sogar nétig ist. In den empirischen Wissenschaften, sei es die
Erforschung des Weltalls oder die Mikrobiologie und Atomphysik, iiberall haben wir es mit
Phanomenen zu tun, die so viel komplexer und abhangig von komplexeren Ursachenzusam-
menhangen sind, als die Menschheit jemals zu begreifen in der Lage sein wird. Ebenso wenig
kann die Wissenschaft jemals zu vollkommen eindeutigen Wahrheiten vordringen. Aber
trotzdem wird standig der Versuch unternommen, einer wahrheitsgemafien Beschreibung
und Erklarung der Wirklichkeit naherzukommen. Ich glaube, dass es vollkommen angemes-
sen ist, dieselbe wissenschaftliche Untersuchungsweise auch auf die Frage anzuwenden, ob
es so etwas wie einen liebenden, allmachtigen Gott gibt.

Ich habe es schon angedeutet, aber sollte vielleicht verdeutlichen, was die von mir gefor-
derte wissenschaftliche Untersuchungsweise bedeutet. ,Wissenschaftlich® ist natiirlich nicht
gleichbedeutend mit ,garantiert wahr®. Eher kann eine wissenschaftliche Untersuchungs-
weise als eine tber lange Zeit entwickelte Heuristik angesehen werden, um die besten zur
Verfuigung stehenden Voraussetzungen zu schaffen, um sich hoffentlich der Wahrheit anzu-
nahern (Couvalis, 1997°¢). AuBerdem gibt es eine Reihe von Annahmen, auf denen meine Ar-
gumentation beruht, und Liicken im Gedankengang. Als ich die hauptsachliche Frage disku-
tiert habe, ob Gott gut und allmachtig sein kann, wahrend all das Furchtbare geschieht, habe
ich einen indirekten Beweis gewahlt, der darauf hinauslief, dass alle denkbaren Moglichkei-
ten, diesen Gegensatz zu vereinen, zu Schlussfolgerungen fiihren, die den Pramissen wider-
sprechen, wie, dass Gott verhaltensgestort sei, und so weiter. Wie in der Mathematik ist der
Kern eines indirekten Beweises, dass man die Pramissen widerlegt, indem sie zu Widersprii-
chen fiihren. Aber die Voraussetzung meiner Argumentation ist, dass ich sdmtliche Moglich-
keiten diskutiert habe, wie Gott als liebevoll und allmachtig gedacht werden kann, wahrend
das Bose stattfindet. Und es gibt natirlich keine Methode um herauszufinden, ob ich nicht

6 Couvalis, G. (1997). The philosophy of science: Science and objectivity. Thousand Oaks, CA: Sage.

7



gerade die entscheidende Moglichkeit ausgelassen habe, wie diese drei Dinge zusammenpas-
sen konnten. Die Erwartung, dass es solch eine Moglichkeit geben konnte, ist vermutlich
nicht gerade berechtigt, wenn man bedenkt, dass das Theodizeeproblem seit Jahrtausenden
Kopfzerbrechen bereitet hat. Wenn jemand auf eine Losung gekommen ware, dann hatte
diese vermutlich eine solche Verbreitung gefunden, dass ich davon erfahren hatte. Weitere
Kritik kann man an meinen mehr stiitzenden Argumenten iiben, zum Beispiel, dass ich die
Heilsbotschaft als potentiell gesundheitsgefahrdend betrachte: Ich habe nicht das Gegenteil
untersucht, also, wie gesundheitsgefahrdend es ist, keine Heilsbotschaft zu haben. Ebenso
wenig habe ich Moderatorvariablen untersucht: unter welchen Bedingungen oder bei wel-
chen Personen diese Botschaft forderlich oder schadlich fiir die Gesundheit sein kann, und
ich habe in diesem Punkt keine empirischen Belege angefiihrt. Wenn ich also ehrlich bin,
dann muss ich zugeben, dass mich mein Gedankengang zwar bis hierher iiberzeugt, dass er
aber nicht in Anspruch nehmen kann, ein Beweis zu sein.” Trotzdem bin ich der Meinung,
dass eine so wichtige Frage wie die, ob es Gott gibt, nicht beliebig entschieden werden sollte,
sondern auf der Grundlage einer bewahrten, wissenschaftlichen Methode, also auf der
Grundlage eines Gedankenganges ahnlich dem, den ich vorgetragen habe. Nach bestem Ver-
mogen gelange ich zur Schlussfolgerung, dass die Einwendungen gegen die Existenz eines
allmachtigen, liebenden Gottes wohlbegriindet sind. Eine gewisse Begrenzung kann darin
bestehen, dass ich in erster Linie den von der christlichen Tradition ausgehenden Gottesbe-
griff diskutiert habe. Vermutlich gelten diese Uberlegungen nicht vollstandig, wenn man sie
auf die Gottesvorstellungen anderer Religionen anzuwenden versucht. Ich wiirde aber ver-
muten, dass die meisten Gedanken selbst dort gelten.

Nachdem ich den ersten Entwurf zu meinem kleinen Aufsatz geschrieben hatte, habe ich
eine Anzahl von Inspirationen erhalten. Eine kam von Karen Kilbys (ohne Jahr) Artikel Das
Bose und die Begrenzung der Theologie”8. Sie fuihrt einer der meinen sehr ahnliche Argu-
mentation gegen sogenannte Theodizeen, das heifit, Versuche zu beantworten, wie Gottes
liebevolle Allmacht mit dem Bdsen in der Welt zu vereinen sein kénnte. Das, was ich be-
schrieben habe, scheint dem ,grauenvollen Bosen® zu gleichen, das zum ersten Mal von Ma-
rilyn McCord Adams beschrieben worden ist. Wie ich, kommt auch Kilby zum Ergebnis, dass
die tiblichen Erklarungen, wie Gott gut sein kann und doch das Bdse zulasst, versagen, wenn
es um solch grauenvoll schreckliche Ereignisse geht, dass es einfach nicht moglich ist, diese
zu rechtfertigen. Kilby zieht jedoch eine andere Schlussfolgerung aus der im Prinzip selben
Kritik: Sie weist nicht den Glauben an Gott zuriick, sondern meint, dass die Theodizeefrage
zwar relevant ist, aber eine Frage ist, die unbeantwortet bleiben muss. Ich finde, dass es im-
merhin eine gewisse Bestatigung fiir den Sinn meiner Gedanken darstellt, dass andere diese
schon vor mir gehabt haben. Bei einem offensichtlichen Paradox stehenzubleiben und sich
mehr oder weniger damit zufriedenzugeben, erscheint mir jedoch als nicht ausreichend. Wie
gesagt: Wenn eine Theorie zu Widerspriichen fihrt, dann kann sie nach einer wissenschaft-
lichen Denkweise nicht akzeptiert werden.

Mehrere Personen, mit denen ich diskutiert habe, haben eingewandt, dass Gott nicht das
Bose tut, sondern es nur wahrend einer begrenzten Zeit zuldsst und eindeutig Stellung dage-
gen bezieht: dass wir Menschen stattdessen das Gute tun sollen. Ich gebe zu, dass ich in
diesem Punkt undeutlich gewesen bin, aber es macht keinen entscheidenden Unterschied,
ob Gott das Bose tut oder es unterlasst, es zu verhindern. Man muss daran denken, dass

7 Zu diesem Absatz habe ich Inspiration durch ein Buch bekommen, in dem vorwiegend christliche Fundamen-
talisten meinten, radikalatheistische Ansichten zu widerlegen; mit anderen Worten, die Argumente auf beiden
Seiten waren mangelhaft. Diese Mangel scharften jedoch meinen Blick auf Schwiachen in dem eigenen Gedan-
kengang. Das Buch ist: Selander, M. (Hrsg.). (2012). Gud och hans kritiker: En antologi om nyateismen [Gott und
seine Kritiker: Eine Anthologie zum Neuatheismus]. Stockholm (?): Credoakademin.

8 Kilby, K. (ohne Jahr). Det onda och teologins begrinsning [Das Bose und die Begrenzung der Theologie].
http://www.artos.se/wp/wp-content/uploads/Karen-Kilby-Det-onda-och-teologins-begr%C3%A4nsning.pdf

8



meine Diskussion in ersten Linie von so entsetzlichen Ereignissen handelt, dass ich diese als
unentschuldbar ansehe. Ich habe auch den Einwand gehort, dass wenn Gott immer das Gute
herbeifiihrte, auf die Weise, wie ich meine, dass es geschehen solle, dann wiirde Gott zu einer
Art Automat, aber ware kein Gott, der per definitionem hoher ist als unsere Vernunft. Aber
wenn die Vorstellung eines allmachtigen, guten Gottes zu einem Widerspruch fihrt, in der
Weise, dass ,gut® und ,Gott“ einander ausschlielen, ist es dann nicht an der Zeit, einen
solchen widerspriichlichen Gottesbegriff aufzugeben?

Eine andere Inspiration kam von einer Predigt, die ich neulich gehort habe. Der Prediger
kritisierte den heutigen Zeitgeist dafiir, dass er nur auf die Zukunft und deren mogliche
Schrecken fokussiert und die Vergangenheit vernachlassigt. Das trifft ja auf meine Argumen-
tation zu, in der gerade das bevorstehende Massenaussterben Anlass zu meinen Zweifeln
gegeben hat. Ist es nicht trotz allem so, dass die Welt iiber vier Milliarden Jahre lang existiert
hat (und weiterhin existieren wird, nur mit stark veranderter biologischer Vielfalt)? Ist es
nicht auch so (auch dies ein Gedanke aus der Predigt), dass die Entwicklung der Menschheit
viel Gutes mit sich gefiihrt hat, von Medikamenten tber verminderte Kindersterblichkeit bis
zu vermehrtem Wissen, Bequemlichkeiten und so weiter? Wenn ich diesen Gedanken fort-
setze, so kann man vielleicht sagen, dass das, was den Menschen ausmacht: tber sich selbst
hinauszuwachsen, eine Kultur, Poesie, Phantasie zu erschaffen, ein freier Wille, jemandem
seine Liebe zu schenken, alles das ware nicht moglich, wenn sich der Mensch nicht auch zu
einem Wesen entwickelte, das Umweltressourcen verbraucht und zu spat einsieht, dass dies
den Untergang bedeutet. Neulich sah ich einen recht guten Film, ”Arrival” (2016), der unter
anderem von einer Frau handelt, die von der Zukunft weifl und sich dazu entschlief3t, eine
Familie zu griinden, obwohl sie weif3, dass ihr Mann sie verlassen und ihre Tochter friih ster-
ben wird, sodass die Trauer von Anfang an mit dabei ist. Trotzdem wéahlt die Frau also, diese
Tochter zu gebaren und die kurze Zeit des Gliicks zu geniefien. Konnte dies ein Gleichnis fiir
die Welt sein, dass Gott einen Menschen schafft, der sich zwangslaufig seinen eigenen Un-
tergang bereiten wird, aber bis dahin so wertvoll ist, wie ein Mensch eben ist?

Ich finde, dass dies ein sehr trostender Gedanke ist, dass es das Bose braucht, um tiber-
haupt das Gute genieflen zu kdnnen. In gewissem Grad, aber dies gilt nicht fir das entsetz-
liche Bose, kann man sogar sagen, dass es das Bose braucht, um tGberhaupt das Gute wert-
schatzen, anstreben und sich fiir das Gute entscheiden zu kénnen (ein Gedanke, den ich ir-
gendwo gelesen habe, aber mich nicht an die Quelle erinnere, vielleicht Kilby und Wikipedia).
Wenn ich den Gedanken weiterfiihre, wenn es nur das Gute gabe, dann fehlte jegliche Mo-
tivation zu Veranderung; viel Kulturschaffen ware nicht geschehen, wenn die Autorinnen
und Kiinstlerlnnen vollkommen gliicklich gewesen waren (meine Romane habe ich jedenfalls
aus erlebtem Mangel heraus geschrieben). Vielleicht ist das endgiiltige Paradies — dessen
Beschreibung z. B. in der Offenbarung ich als extrem langweilig empfinde — keine Ewigkeit
in der Form, dass die Uhr unendlich lange tickt, sondern eine Ewigkeit, in der die Zeit tiber-
haupt nicht mehr weitergeht. Man sagt auch, dass jemand ,aus der Zeit gegangen ist“ [eine
schwedische Metapher fir den Tod], wenn er gestorben ist. In diesem Fall sind Ewigkeit und
Tod dasselbe.

Aber zuriick zur Fragestellung. Ich finde, dass diese Moglichkeit, dass die Liebestat, einen
Menschen zu schaffen, der eben menschlich ist, unweigerlich den Untergang der Menschheit
mit sich fiihrt, diese Moglichkeit hebt trotzdem nicht wirklich meine Kritik auf. Dann haben
wir zwar einen liebevollen Gott, aber doch eine etwas zynische Abwagung zwischen dem
Guten und dem entsetzlich Bosen, und vor allem ist Gott dann nicht allmachtig. Er hat in
dem Fall eine Wahl zwischen verschiedenen Erdvarianten mit oder ohne Menschheit getrof-
fen und war immerhin so freundlich, uns von allem Fiirchterlichen aufzuklaren, das vor dem
Untergang eintreffen wird (z. B. Offenbarung). Und es ist vielleicht mit dieser Erklarung
glaubwiirdig, dass es das Paradies und die Ewigkeit geben wird, insbesondere, wenn diese
sowieso nur gleichsam Tod sind. Aber Gott hat es in diesem Fall nicht vermocht, eine Welt

9



ohne das entsetzlich Bose zu schaffen oder eine, die ohne die furchtbaren Ereignisse in den
Endzustand Ubergeht, ohne Krieg, Hunger oder Naturkatastrophen, die vermutlich der
Menschheit bevorstehen.

Wenn ich nun versuchsweise den Glauben an einen liebenden, allmachtigen Gott auf-
gebe, bleibt dann trotzdem irgendetwas iibrig? Kann es Gott trotzdem geben, oder etwas
Anderes stattdessen? Im Roman ,,Des Morders Tochter® habe ich die Protagonisten dafiir
argumentieren lassen, dass es sie in Wirklichkeit gibt, weil sie bendtigt werden. Und guckt
man in den Kolophon, dann findet man tatsachlich manche der Romanfiguren als Mitarbei-
terinnen beim Einbanddesign, dem Satz der Einlage usw. Wenn das kein Beweis von deren
Existenz ist... Vielleicht ist es so ahnlich mit Gott: ihn gibt es, weil er gebraucht wird, genauer
gesagt, weil die Glaubenden ihn brauchen. Gott als ein Symbol, eine Metapher, ein Gedan-
kengebaude, um Trost erleben zu kénnen, Sinn, Wegweisung und Ermahnung, Ermunterung
und nicht zuletzt, um die schonen schwedischen Kirchenlieder singen zu kénnen. Es kann
sogar einen Sinn im Beten liegen: sich auf die wichtigen Fragen im Leben zu besinnen, sich
an alles Gute um einen herum zu erinnern oder seine Gedanken zu sortieren.

Andererseits beinhaltet es eine Gefahr, wenn man sich in einen unwahren Glauben ein-
lullt: Die Botschaft, dass alles gut enden und Gott fiir einen sorgen wird, wenn man nur
glaubt, kann die Einsicht verdunkeln, dass die Welt tatsachlich zur Hoélle geht. Man wird in
falscher Sicherheit gewiegt, anstatt zu lernen, die Realitdt zu bewaltigen. Auf diese Weise
wird Glaube zu einer Gefahr, und das noch mehr, wenn Menschen sich als Gegenreaktion zu
einer unbegreiflichen und gefahrlichen Welt auf einen orthodoxen Glauben zuriickziehen.
Von dort ist es nur ein kleiner Schritt dahin, diejenigen zu diskriminieren, die auf andere
Weise glauben oder die gegen Gottes Regeln zu verstof3en scheinen. Homophobie und Hetze
gegen Transpersonen kommen in fundamentalistischen Kreisen leider haufig vor, auch in
Schweden. Solche Ansichten sind Perversionen eines Glaubens an einen liebevollen Gott und
nicht reprasentativ fir die Christenheit als Ganzes, aber die biblische Doppelbotschaft von
einem Gott, der den straft, den er liebt, tragt vielleicht dazu bei, dass solche hassgepréagten
Auslegungen der Bibel angestellt und verbreitet werden. Auch hier in Kristianstad hat die
Dreifaltigkeitsgemeinde eine enge Zusammenarbeit mit der EFS [Evangelische Vaterlands-
stiftung], die erst im Jahre 2017 ein Manifest gegen gleichgeschlechtliche Trauungen verab-
schiedet hat.

Ich wiirde also von einem Glauben abraten, der nicht wahr ist und eine Form von Gehirn-
wasche voraussetzt. Aber ist etwas Anderes librig? Es gibt eine Sache, an die ich unbedingt
glaube, und dass ist das Liebesgebot. Vielleicht ungefahr wie die Frau im Film ,Arrival®, ge-
rade, dass das Leben so verletzlich und begrenzt ist, das macht es so liebenswert. Auch in
»Des Morders Tochter® kam ich zu dem Ergebnis, dass Solidaritat, Freundschaft, Liebe, auch

Humor und anderes Menschliches unentbehrlich sind, gerade im Angesicht der Endlichkeit
der Menschbheit.

- Das da mit Gott interessiert mich weniger, gestand Linnéa. Aber wie willst du leben,
wenn es keine langere Zukunft gibt? Muss uns das eigentlich so sehr beeinflussen? Ich meine,
das ist wirklich traurig, und wir miissen wohl alle besorgt vor der Zukunft sein. Aber es wird
ja trotz allem fiir uns noch jahrelang funktionieren. Wir sollten vielleicht nicht umhergehen,
als ob wir schon ausgestorben wiren, sondern wir sind da, Zeinab liebt mich und ich sie, ihr
liebt einander, und wir alle mogen einander gern. Wir haben es jetzt gut. Und vielleicht noch
eine Zeit lang. Ich finde, wir sollten nicht die Augen vor dem Schrecklichen verschlieen, das
geschehen wird. Aber ebenso wenig sollten wir versaumen, das Gute zu genief3en, das wir jetzt
haben.

lhren Worten zum Trotz begann sie zu weinen.

— Trotzdem ist es so schade. Ich liebe das Leben, jetzt mehr als jemals zuvor. Ich will so-
wohl das Leben als auch jeden Augenblick festhalten. (Des Morders Tochter, s. 483 f.)

10



— Ich habe eine Ubersetzung herausgesucht. Das Lied handelt von der Verganglichkeit.
»Kiisse mich, sage mir, dass du mich liebst. Bringe mich zum Lacheln, mitten in einem Re-
quiem.“ Und spéter: ,Liebe wird geboren, Liebe stirbt. Heute Abend habe ich endlich keine
Angst mehr. Ich weif3, dass ich aufs Neue lieben werde, wenn der Erdball sich nicht mehr
dreht.”

- Amen!

- Das Lied sagt, dass sie den Augenblick voll auskosten will, bis zum duf3ersten lieben, die
Liebe genieflen, in der Sekunde, in der es sie gibt, deutete Zeinab das Lied. Und ihre gesamte
Melodie, die Begleitung, die Tanzer an den Hauswénden, die nicht mehr richtig unserer Welt
zugehoren, alles das sagt dasselbe: Liebe so viel und so lange es geht!

— Und dafiir sind wir ein Beispiel, erganzte Rebecka. Wir lieben, wie Menschen einander
nur lieben kdnnen. Das ist wahr, wir werden gebraucht. Und deshalb gibt es uns. In echt. (Des
Morders Tochter, s. 485)

Aber warum ist das Liebesgebot sinnvoll? Das wird vielleicht deutlich, wenn man sich den
Gegensatz vorstellt: in einer Welt ohne Liebe zu leben und ohne ein Streben nach dem Rei-
nen, Asthetischen, der Kultur, etwas, das die Menschheit iiber die Barbarei erhebt und viel-
leicht tiber das Tierreich (in Teilen jedenfalls), alles das, was die Geschichte und Kultur der
Menschheit ausmacht und das zu deren Untergang fiihren wird. Ja, wir werden zu wahren
Menschen, indem wir lieben oder zumindest danach streben. Die Frage nach Sinn ist keine
empirisch wissenschaftliche Frage, sondern vielleicht mehr eine ethische Frage, aber es ist
also vollkommen méglich, Sinn zu finden, obwohl oder sogar genau aus dem Grund, dass die
Welt in Teilen so anders aussieht, als sie es sollte. Wo ist Gott in dem Ganzen? Nicht unbe-
dingt tiberhaupt irgendwo. Aber es ist moglich, sich einen begrenzt machtigen Gott vorzu-
stellen, der sich dafiir entscheidet, die Menschheit fiir die Zeit zu erschaffen, in der das Gliick
wahrt, auch wenn der Schluss unausweichlich entsetzlich ist. Aber dann, so heif}t es, ist er ja
zumindest mit dabei und teilt das Ungliick.

Personlich bezweifele ich, dass ich mich auf einen ,begrenzt machtigen® Gott verlassen
mochte. Vielleicht lieber Sinn in einem Dasein ohne Gott finden. Und damit schliefit meine
Betrachtung dort, wo ich absolut nicht landen wollte: im Subjektiven. Als meine Glaubens-
zweifel aufkamen, fiihlte ich mich mehr und mehr hoffnungslos und verlassen. Selten, dass
ich etwas als Gottes Eingreifen gedeutet habe. Eine Antwort auf meine Gebete habe ich nie
erlebt. Nach dem Evangelium soll der, der glaubt, einem Berg befehlen kdnnen, sich ins Meer
zu stiirzen, und es geschieht. Ich glaube nicht, dass dieses Versprechen auf Erdarbeiten be-
grenzt gewesen ist, sondern dass es auf andere Anwendungen ibertragen werden kénnen
sollte. Von wegen. Der Krieg in Syrien héalt an, meinen taglichen Gebeten zum Trotz, und
Menschen von Syrien sind zu Schwedens grofiter Auslandergruppe geworden. Deshalb
machte ich zum Schluss Aufruhr; der zweite Abschnitt in diesem Text spiegelt dies wider. Es
war ein Aufruhr wie derjenige gegen meinen Vater, der viel versprach, aber nie hielt, und der
auch Dinge tun konnte, wie mir zum Geburtstag den Tod zu wiinschen oder mich ohne
Grund vor Gericht zu verleumden. Der Aufruhr gegen Gott geschah unter Angst, und es war
wohl so, dass dieser Text dazu gedient hat, die Verantwortung fiir meinen Beschluss auf et-
was oder jemand anderes zu legen: wenn ich nicht glauben kann, dann aufgrund objektiver
Griinde anstatt eines personlichen Beschlusses, oder auch, weil meine ,,Gutachter®, Experten
unterschiedlicher Art, mich nicht haben widerlegen kdnnen. Aber mit der Zeit sah ich ein,
dass es keine absolut sichere, objektive Antwort in dieser Frage gibt, wenngleich nach mei-
nem Erachten gute Griinde zu meiner Stellungnahme. Und die Gutachter erschienen mir als
umso uberflussiger, je sicherer ich in meiner Beurteilung wurde. So nahm ich die Verantwor-
tung wieder an mich und wurde zugleich sicher in meinem Urteil.

In meinen Romanen gibt es immer sehr wertvolle Menschen ohne Glauben: Rebeckas
Tante und Linnéa in ,Des Morders Tochter®, die Hauptperson Ylva in ,Auf unbekanntem
Weg®. Als ich den Roman schrieb, war Ylva als die am meiste begehrenswerte Frau gedacht,

11



die ich mir vorstellen konnte. Bald wurde sie mein Vorbild als Transperson, und spater sah
ich ein, wie sehr ich ihr bereits dhnele. Ich habe nicht gedacht, dass dies auch fiir ihre Welt-
anschauung gelten wiirde, aber offenbar soll es so sein: Zwanzig Jahre des Glaubens haben
ihren Abschluss gefunden. Ich fiihle mich wie befreit von etwas, das mit der Zeit zu einer
Zwangsjacke geworden war. Hoffentlich waren die Jahre im Glauben trotzdem kein Irrweg,
sondern ich kann von ihnen auch ohne Glauben etwas mitnehmen. Ich werde auf jeden Fall
weiterhin Gottesdiensten zuhoren, in denen es Pfarrer gibt, die etwas zu sagen haben.

12



